درس خارج اصول استاد معظم آقای حاج سید محمدجواد شبیری 
بحث: امر/ صیغه اطلاق / مقتضای اطلاق امر/اجزا/حدیث لاتعاد
Osul 88 -14041107
متن خام
 سال سوم – جلسه 88
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم و به نستعین انه خیر ناصر و معین الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا و نبینا محمد و آله الطاهرین و اللعن علی اعدائهم اجمعین من الآن الی قیام یوم الدین.
پرامپت «رسمی‌سازی و بازنویسی دقیق متون۱۰۲»

بسم الله الرحمن الرحیم. درس خارج اصول استاد سید محمد جواد شبیری، سه‌شنبه ۷ بهمن ۱۳۹۹.

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم و به نستعین انه خیر ناصر و معین الحمدلله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا و نبینا محمد و آله الطاهرین.
استاد: بحث سر این بود که آیا اجزاء به وجوب غیری متصف می‌شوند یا نمی‌شوند؟ سه مرحله بحث هست. آیا جزء مقدمه هست یا نیست؟ نکته دوم اینکه آیا در جزء مقتضی برای وجوب غیری وجود دارد یا ندارد؟ مرحله سوم اینکه آیا مانعی از اتصاف جزء به وجوب غیری هست یا نیست؟ ما عرض کردیم اولاً مراد از جزء، کل جزء را باید در نظر بگیریم نه مجموع اجزاء به العصر به تعبیر مرحوم آخوند. هر جزء مقدمه بر کل هست و غیر از کل هست. تغایر دارد بین جزء و کل. حتی جزء اخیر علت تامه هم همین‌طور است، جزء اخیر هم غیر از کل است و کل برای تحققش به این اجزاء نیازمند است. مقدمه یعنی همین. و اینجا به نظر می‌رسد که انکار جزئیت ناشی از این هست که بین کل جزء و مجموع اجزاء خلط شده است. این مرحله اول. از اینجا روشن می‌شود که ملاک وجوب غیری هم اینجا وجود دارد چون وجوب غیری به خاطر این هست که تحقق کل متوقف بر تحقق جزء هست. البته این ملاک به نظر می‌رسد که در مورد جزء اخیر وجود نداشته باشد چون در واقع با توضیحی که در مرحله سوم می‌دهم این روشن‌تر می‌شود. و مانعی هم در این بحث وجود ندارد. مانعی که مرحوم آخوند ذکر کرده بودند اجتماع مثلین بود. اجتماع مثلین متوقف بر این بود که آن متعلق وجوب به غیری و متعلق وجوب نفسی حقیقتاً واحد باشند و اعتباراً متعدد باشند. ما می‌گوییم متعلق وجوب نفسی و متعلق وجوب غیری حقیقتاً متفاوت هستند بنابراین مشکل اجتماع مثلینی هم اینجا نیست. برای توضیح بیشتر این مطلب اشاره به یک نکته‌ای بکنم در بحث وجوب غیری. در بحث وجوب غیری مقدمات خارجیه، بعضی‌ها مثلاً مرحوم آقای مظفر در اصول فقه این‌گونه می‌خواهند مطرح کنند که چون امر به ذی‌المقدمه خودش کافی هست برای محرکیت نسبت به مقدمه، بنابراین لازم نیست مولا یک تحریک مستقلی نسبت به مقدمه داشته باشد. بنابراین مقدمه واجب، واجب نیست به این بیان. ولی به نظر می‌رسد که بحث مقداری باید باز شود. ببینید تردیدی نیست در جایی که به یک ذی‌المقدمه مثلاً به نماز امر می‌شود، امر به نماز اولاً به معنای تحریک به نماز و بعث به نماز است. و یک مقدمه اینکه بین فعلیت و فاعلیت که مرحوم آقای صدر فرق می‌گذاشتند ما فرق نمی‌گذاریم. حقیقت تکلیف و لب تکلیف باعثیت هست یعنی شارع می‌خواهد یک امری که معدوم است موجود کند. تبدیل معدوم به موجود است. این حقیقت طلب، حقیقت اراده و حقیقت امر هر چه می‌خواهید این هست. نفس اعتبار که یک امر اعتباری هست و این‌ها خیلی اینجا نقش ندارد. شارع مقدس دارد من را هل می‌دهد که معدوم را موجود کنید. شبیه همین مطلب اینکه معدوم می‌خواهد موجود شود هم در مورد ذی‌المقدمه هست هم در مورد مقدمه. یعنی شارع نماز را که معدوم است می‌خواهد موجود شود و وضو را هم که معدوم است می‌خواهد موجود شود. بحث سر این است که این بعث‌ها آیا دو تا بعث است؟ بعث به صلات با بعث به وضو دو تا بعث است یا یک بعث هست؟ پاسخ مطلب این هست که وجداناً دو تا بعث است نه یک بعث. فقط یک نکته‌ای که اینجا وجود دارد که به آن نکته اگر توجه شود روشن می‌شود که این‌ها دو تا است نه یکی. در نتیجه اصلاً این تعبیری که آقایان می‌کنند که بعث به ذی‌المقدمه بعث به مقدمه هست یعنی همان بعث به ذی‌المقدمه بعث به مقدمه است غلط است. توضیح ذلک این است که اگر بعث به مقدمه نفس بعث به ذی‌المقدمه باشد باید وجوداً و عدماً یکی باشند. یعنی آغاز و انجام این بعث‌ها یک زمان باشد. در حالی که بعث به ذی‌المقدمه از زمانی که ذی‌المقدمه تحقق ندارد شروع می‌شود تا زمانی که ذی‌المقدمه وجود دارد ادامه دارد. آن بعثی که حقیقت بعث به ذی‌المقدمه است. ولی ممکن است هنوز ذی‌المقدمه تحقق پیدا نکرده باشد ولی مقدمه تحقق پیدا کرده باشد. اگر مقدمه تحقق پیدا کند دیگر نسبت به مقدمه بعثی وجود ندارد. وقتی بعث مقدمه با تحقق خارجی مقدمه تمام می‌شود، معنایش این است که این بعث آن بعث نیست. اگر بعث به مقدمه عین بعث به ذی‌المقدمه باشد نباید پایان بعث به مقدمه با تحقق مقدمه باشد بلکه باید پایانش با تحقق ذی‌المقدمه باشد. در حالی که وجداناً یعنی بدیهی است وقتی که مقدمه تحقق پیدا کرد دیگر شارع من را به طرف مقدمه هل نمی‌دهد. اصلاً بعث یعنی این، یعنی معدوم را موجود کردن. وقتی مقدمه موجود شد دیگر معدوم نیست که موجودش کنیم. ذی‌المقدمه الان معدوم است، شارع هنوز هل می‌دهد که موجود کن. ولی مقدمه که معدوم نیست، مقدمه موجود است. مقدمه موجود را که شارع نمی‌خواهد بگوید وجودش بده. مقدمه وقتی وجود پیدا کرد بعث نسبت به مقدمه تمام می‌شود. این معنایش این است که بعث به مقدمه غیر از بعث به ذی‌المقدمه است. چون بعث به ذی‌المقدمه تا زمانی که ذی‌المقدمه تحقق پیدا نکند ادامه دارد. ولی بعث به مقدمه با تحقق مقدمه تمام می‌شود و این معنایش این است که بعث به مقدمه چیز دیگری است. همین بحث وجوب غیری یعنی همین. وجوب غیری یعنی وجوبی که غیر از آن وجوب نفسی هست و معلول او هست. همین‌طور هم هست. به نظر می‌رسد عین همین بیان در مورد مقدمات هم می‌آید. مقدمات داخلیه و اجزاء، نسبت به اجزاء می‌آید. هر جزئی وقتی تحقق پیدا می‌کند دیگر بعث نسبت به او وجود ندارد. پس این بعثی که قبلاً وجود داشته یک بعث دیگری بوده است. اگر این بعث همان بعث به کل باشد تا وقتی که کل تحقق پیدا نکرده باشد نباید از بین برود در حالی که این از بین رفته است. یعنی من می‌دانم که دیگر شارع گفت الله اکبر بگو رکعت اول، رکعت دوم، رکعت سوم و رکعت چهارم بخوان نماز چهار رکعتی. رکعت اول را هم خواندم. رکعت اول را که خواندم دیگر نسبت به او بعث ندارد. بنابراین بعث به هر جزئی تا زمانی وجود دارد که آن جزء خارجیت پیدا نکرده باشد. عین همان بیانی که در مقدمه خارجیه هست. هیچ تفاوتی وجود ندارد. عین همه مشکلاتی که در بحث مقدمه واجب وجود دارد عین همان مشکلات اینجا هم هست. هر چه آنجا جواب دادید اینجا هم همان جواب می‌آید. حالا بعداً می‌رسیم این را مفصل‌تر توضیح می‌دهیم. این است که به نظر می‌رسد که مقدمه اجزاء به وجوب غیری متصف هستند و اصلاً به وجوب نفسی متصف نیستند. نه اینکه این دو تا وجوب دارد. چون وجوب نفسی وجوبی هست که متعلق به کل است و تا وقتی که کل تحقق پیدا نکرده باشد این وجوب ادامه دارد. این نکته را توجه کنید این بیانی که ما داریم ذکر می‌کنیم در مورد جزء اخیر نمی‌آید. چون تحقق جزء اخیر با تحقق کل همزمان هستند و با هم هستند. وقتی این‌ها با هم هستند اینکه می‌گوید کل را محقق کن با اینکه جزء اخیر را می‌خواهد محقق کند در عالم خارج به یک شیء هستند. یعنی همان تحریک در زمانی که ما هنوز کل را محقق نکردیم به خاطر اینکه جزء اخیر را نیاوردیم اینکه شارع می‌گوید کل را محقق کن یعنی اینکه آن جزء اخیر را بیاور. یعنی حقیقتش این است که این جزء اخیر را بیاور. جزء اخیر هم که می‌خواهد بگوید بیاور یعنی همین. یعنی بین اینکه «حقق الجزء اخیر» را فعلیت ببخش و از عالم عدم به عالم وجود تبدیل کن با اینکه این کل را، چون وقتی ما می‌گوییم کل را موجود کن نه اینکه کلی که به همه اجزاء معدوم است موجود کن، کلی که به نحو کلیت تحقق ندارد این را محققش کن. محققش کن یعنی چه؟ یعنی جزء اخیر را بیاور. چون سایر اجزاء که آمده است. سایر اجزاء که آمده است یعنی واقعش این است که اینکه ما می‌گوییم کل را محقق کن در جایی که همه اجزاء آمده است مگر جزء اخیر معنایش این است که آن جزء اخیر را محقق کن. بنابراین بعث به جزء اخیر عین بعث به کل هست. یعنی بعث به جزء اخیر و بعث، چون جزء اخیر بما انه جزء اخیر با این وصف جزء اخیر بودن بعث به جزء اخیر عین بعث به کل است و چیز زائدی بر او نیست و جدا از او نیست. این است که به نظر می‌رسد باید در بحث وجوب غیری اجزاء بین جزء اخیر و سایر اجزاء تفصیل قائل شد. وجوب جزء اخیر به عین وجوب کل است چون بعث به جزء اخیر و بعث به کل بعد از تحقق سایر اجزاء یکی است. و بنابراین وجوب غیری ندارد و وجوب نفسی دارد نسبت به جزء اخیر. اینجا مرحوم آخوند یک حالا این محصل عرض ما.
شاگرد: در آنجایی که یک جزء را آورده بعث به باقی اجزاء و بعث به کل فرق دارد؟ یک جزء را آورده نه تا جزء مثلاً مانده است.
استاد: هر جزئش، هر جزئش بعث به او تا وقتی هست که آن جزء نیامده است.
شاگرد: یعنی الان ما بعث به باقی اجزاء فعلاً داریم.
استاد: بعث به باقی اجزاء، تک‌تک اجزاء را شما در نظر بگیرید. بعث به جزء دوم تا وقتی هست که جزء دوم نیامده است. این غیر از بعث به کل است. بعث به کل تا وقتی هست که کل نیامده است. ولی بعث به جزء دوم تا وقتی هست که جزء دوم نیامده است. یعنی عمده قضیه این هست که توجه به این نکته نشده که بعث تا وقتی هست که مبعوث خارجیت پیدا نکرده است. وقتی بعث تا وقتی هست که مبعوث خارجیت پیدا نکرده است، خارجیت پیدا کردن مبعوث‌ها اگر زمان‌هایش فرق دارد قهراً باید بعثش هم فرق داشته باشد. این ملازمه دارد. وقتی مبعوث در بعث اول زمانش یک زمان است و مبعوث در بعث به کل زمان تحققش زمان دیگری است، بعثش هم باید دو تا باشد.
شاگرد: قائلان «امن یقول» که بگوید هر بعث هر جزئی تا وقتی که الحاق جزء اخیر شود بعد کل بیاید باقی است.
استاد: نمی‌شود. نمی‌شود.
شاگرد: شاید شما جزء دوم را به جا آوردی و رها کردی.
استاد: نه. آن فرض می‌رود که آن هنوز جزئی جزء به جزئیت خودش، نه. آن یک بحث دیگر است. ببینید فرض کنید اگر شما یک مطلب مرحوم آخوند، شیخ هم مطرح کرده است، شما این را حالا بعداً تفصیلی‌اش را در آن بحث می‌آییم می‌گوییم. یکی از نکاتی که در آن بحث باید به آن بپردازیم در بحث مقدمه واجب هم عین همین شبهه وجود دارد. ممکن است این وضویی که شما گرفتید باطلش کنید. آن بحث باطل کردن باشد، آن وضویی هم که گرفتی ممکن است باطل کرده باشید. و عین همین شبهه که اینکه ممکن است این مقدمه جنبه مقدمیتش با از بین بردنش از بین برود. این‌ها عین هم هستند. ولی نکته قضیه این هست که مقدمه‌ای که به وصف مقدمیت متصف شده است، به وصف مقدمیت، این مقدمه دیگر نسبت به او محرکیت وجود ندارد. مرحوم آخوند اینجا یک توضیح متنی می‌خواهم بدهم. مرحوم آخوند قائل هستند که اجزاء به وجوب غیری متصف نمی‌شوند چون اجزاء عین کل هستند بنابراین نمی‌توانند به آن وجوب متصف شوند. بعد تعبیری دارد که اجزاء نمی‌توانند متصف به وجوب غیری شوند «لما عرفت من کون الاجزاء بالعصر عین المأمور به ذاتاً و انما کانت المغایرة بینهما اعتباراً فتکون واجبة بعین وجوبه و مبعوثاً الیها بنفس الامر الباعث الیه فلا تکون واجبة بوجوب آخر لامتناع اجتماع المثلین». تا اینجا توضیحاتش گذشت. عبارتی می‌گوید «ولو قیل بکفایة تعدد الجهة و جواز اجتماع الامر و النهی معه» می‌گوید ولو اگر ما قائل شویم که در جایی که امر و نهی به دو شیء تعلق بگیرند اجتماع امر و نهی جایز است چون جهت امر غیر از جهت نهی هست و آن قائل به آن مبنا باشیم که مرحوم آخوند قائل به این مبنا نیست. چرا؟ «لعدم تعددها هاهنا لان الواجب بالوجوب الغیری لو کان انما هو نفس الاجزاء لا عنوان مقدمیتها و التوسل بها الی المرکب المأمور به ضرورة ان الواجب بهذا الواجب ما کان بالحمل الشایع مقدمة لانه المتوقف علیه لا عنوانها نعم یکون هذا العنوان علة لترشح الوجوب علی المعنون». این عبارتی هست که اینجا مرحوم آخوند دارد. از این عبارت یک توهمی شده و گاهی اوقات این‌گونه تصویر شده که مرحوم آخوند می‌خواهد بگوید که آن چیزی که واجب هست به وجوب غیری وضوء خارجیه است. وضوء خارجی واجب است چون آن که مقدمه هست وضوء خارجی است و وضویی که در خارج تحقق پیدا کرده است. بنابراین وضویی که در خارج تحقق پیدا کرده است که یک وضو بیشتر نیست بنابراین این وضو یا باید واجب باشد به وجوب نفسی یا واجب باشد به وجوب غیری. بحث اجتماع مثلین پیش می‌آید. این بیان اشکال واضح دارد. آن شیء که در عالم خارج هست دیگر متصف به وجوب نمی‌شود. وجوب یعنی طلب خارجیت بخشیدن به آن، ایجاب یعنی آن شیء را که من می‌خواهم به آن تحریک کنم مبعوث الیه باید در عالم خارج نباشد تا من بعث کنم که این را خارجیت ببخش. بعد از اینکه شیء در عالم خارج تحقق پیدا کرد بعث معنا ندارد. همان اشکالی که آقایان در بحث مقدمه واجب کردند یعنی آن‌هایی که قائل به این هستند که در بحث اجتماع امر و نهی، اجتماع امر و نهی جایز است یک مقدمه‌شان هم این هست می‌گویند که امر نمی‌تواند به خارج تحقق پیدا کند. امر باید به عنوان تحقق پیدا کند چون خارج ظرف سقوط تکلیف است. شما آقای آخوند که دارید روی مبنای این آقایانی که اجتماع امر و نهی را جایز می‌دانید باید روی مبنای آن‌ها مشی کنید. روی مبنای آن‌ها و خود شما هم نمی‌توانید بگویید که امر به خارج تعلق می‌گیرد. حالا ما آنجا در بحث اجتماع امر و نهی توضیح می‌دهیم که اینکه مرحوم آخوند می‌گوید امر به خارج تحقق پیدا می‌کند به چه معناست و این دو تا کلامی که این آقایان دارند این‌ها با همدیگر تنافی ندارد. یعنی هم امر به یک معنا به خارج تحقق پیدا می‌کند و به یک معنا به عنوان تعلق می‌گیرد. ولی علی‌تای تقدیر آن که قائل به اجتماع امر و نهی هست می‌گوید خارج ظرف سقوط تکلیف است. وقتی ظرف سقوط تکلیف هست امر که به آن وضوء خارجی تعلق نمی‌گیرد. امر تعلق می‌گیرد به عنوان وضو. یعنی وضویی که در خارج تحقق پیدا نکرده است و به تعبیر ما معدوم است. امر می‌خواهد این معدوم را موجود کنیم. «تصییر المعدوم موجوداً». حقیقت امر «تصییر المعدوم موجوداً» است. پس بنابراین امر به معدوم تعلق می‌گیرد تا موجود شود. این مفهوم «تصییر المعدوم موجوداً» که نمی‌تواند به موجود خارجی تعلق بگیرد. پس بنابراین مرحوم آخوند اینجا چه می‌خواهند بفرمایند؟ من فکر می‌کنم این مطلب خیلی واضح است. نمی‌تواند این مطلبی که از عبارت مرحوم آخوند مهم هست مراد مرحوم آخوند همین چیزی باشد که یوهمه ظاهر عبارت است. بلکه مطلب چیز دیگری هست. توضیح ذلک اینکه مطلب را توجه بفرمایید. ما یک عنوان کلی مقدمة الواجب داریم، یک عنوان وضو داریم و یک وضوء خارجی داریم. مرحوم آخوند نمی‌خواهد بگوید که وجوب به آن وضوء خارجی تعلق می‌گیرد. بلکه می‌خواهد بگوید وجوب غیری به عنوان کلی مقدمه واجب تعلق نمی‌گیرد بلکه به عنوان وضو تعلق می‌گیرد. عنوان وضو نسبت به آن عنوان کلی یک رابطه‌ای شبیه عنوان و معنون دارند. یعنی یک عنوان کلی مقدمة الواجب داریم و یک مصداق آن عنوان کلی که این مصداق هم خودش از سنخ عنوان است نه سنخ وجود خارجی. چون نکته بحث را بگیرید. بحث این هست که ما به عدد افراد واجبات مقدمات داریم. این را شارع مقدس که مثلاً نماز را واجب می‌کند وجوب نماز وجوب وضو را می‌آورد نه به عنوان کلی. یعنی وجوب وقتی وجوب نماز با وجوب روزه فرق دارد و با وجوب حج فرق دارد. بنابراین وجوبی که روی مقدمه نماز می‌رود با وجوبی که روی مقدمه روزه می‌رود با وجوبی که روی مقدمه حج می‌رود متفاوتند. این‌گونه نیست که یک وجوب کلی داشته باشیم و یک جعل کلی داشته باشیم روی وجوب المقدمه. بحث مرحوم آخوند این است که وجوب روی عنوان کلی مقدمه نمی‌رود و روی مصادیق مقدمه می‌رود ولی روی عناوین مصادیق نه مصادیق خارجی. معنا ندارد که به آن خارج تعلق بگیرد.
شاگرد: ملازمه مگر از عنوان مقدمیت فهمیده نمی‌شود؟ ملازمه عقلی که هست از مقدمیت است.
استاد: ملازمه هست بین آن چیزی که به آن وجوب تعلق گرفته است با مقدمه همان. چون مقدمه است. یعنی ولو مقدمه همان مقدمه علت همان «هذا العنوان علة لترشح الوجوب الغیری» همین است. علت است نه اینکه به خود آن عنوان تعلق گرفته حیث تعلیلیه نه حیث تقییدی. مرحوم آخوند تکیه‌اش روی همین است. می‌گوید ولو مقدمیت وضو منشأ شده است که وجوب از نماز به وضو بیاید ولی وجوب از نماز به کلی مقدمة الواجب که سرایت نمی‌کند. ما به عدد افراد واجبات وجوب نفسی داریم. ذی‌المقدمه‌هایی که داریم هر کدام وجوبشان مستقل است. وقتی وجوب‌های ذی‌المقدمه‌ها جدا جدا بودند وجوب‌های مقدمه‌اش هم باید جدا جدا باشند. یک وجوب نداریم که رفته باشد روی کلیه مقدمة الواجب. هزار واجب نفسی که داریم هزار وجوب داریم. بنابراین... یک خلاصه کلام این هست که وجوب تعلق گرفته است به نماز وجوب نفسی. این وجوب نفسی از نماز به مقدمه نماز سرایت می‌کند. البته ممکن است شخصی اینجا این اشکال را مطرح کند که ما نمی‌خواهیم بگوییم که وجوب روی مقدمة الواجب به عنوان کلی رفته است. وجوب از نماز رفته روی مقدمة الصلاة. مقدمة الصلاة هم خودش یک عنوان کلی است نه وضو. بنابراین ما چند عنوان داریم. یک عنوان مقدمة الواجب یک عنوان کلی است. یک عنوان مقدمة الصلاة. مقدمة الصلاة خودش یک عنوان کلی است. مقدمة الصلاة یکیش وضو است، یکیش تحصیل طهارت از خبث هست و یکیش استقبال است و همه مقدمات مختلفی که نماز دارد. پس بنابراین وجوب ما نمی‌گوییم وجوب از نماز رفته است روی کلیه مقدمة الواجب که این ان قلت قلت را مطرح کنید. ما می‌گوییم وجوب از نماز رفته است روی مقدمة الصلاة. یعنی از باب اینکه مقدمة الصلاة هست یک وجوب به آن تعلق گرفته است و از باب اینکه جزء کل است مثلاً یک وجوب دیگری به آن تعلق گرفته است.
شاگرد: مرحوم آخوند می‌گوید اشکال را اینجا حل نکردند اجتماع مثلین را فقط اشکال گرفتند به تعدد عنوان.
استاد: یعنی ایشون می‌خواهد بگوید اشکال اجتماع مثلین حتی بنا بر مبنای جواز اجتماع امر و نهی هم می‌آید. حتی بنا بر جواز اجتماع امر و نهی علتش این است که ولی ما می‌خواهیم بگوییم نه نمی‌آید. خود مرحوم آخوند هم باید بگوید شد دو تا عنوان دیگر طبق این بیان باید بگوید. ما داریم اشکال می‌کنیم به مرحوم آخوند. این در واقع ما هم اشکال به مرحوم آخوند هستیم. می‌خواهم بگویم که مرحوم آخوند می‌خواهد بگوید که وجوب تعلق گرفته است اگر مراد مرحوم آخوند این هست که وجوب تعلق گرفته است به خارج مقدمه خارجیه که خب آن واضح است که وجوب به او تعلق نگرفته و آن هم که قائل به جواز هست می‌گوید وجوب به خارج تعلق نمی‌گیرد روی مبنای او باید صحبت کنید. آن که می‌خواهد بگوید اجتماع امر و نهی جایز است می‌گوید وجوب روی عنوان تعلق می‌گیرد. حالا که روی عنوان تعلق گرفته روی عنوان وضو رفته یا روی عنوان مقدمة الصلاة رفته؟
شاگرد: در صورتی که به وجود تعلق بگیرد اشکال هست وگرنه اشکالی نیست یعنی مرحوم آخوند اصلاً اشکال خاصی نکرد فقط دقتی دادند که گفتند عنوان مقدمیت نیست عنوان وضو است.
استاد: نه من می‌خواهم بگویم عنوان وضو هم باشد که گفته عنوان وضو است؟ نه عنوان مقدمة الصلاة است. مقدمة الصلاة نه مقدمة الواجب که خیلی کلی کلی باشد. مقدمة الصلاة است. وضو تعلق گرفته است وجوب غیری به عنوان مقدمة الصلاة. عنوان مقدمة الصلاة با عنوان جزء المرکب حالا عرض کنم جزء المرکب فرق دارد. یعنی حالا در بحث مقدمه موارد دیگر را بگذارید کنار. سوره از یک باب مقدمة ال... این‌ها می‌گویند که عرض کنم... بله. به نظر من این‌قدری در واقع... ببینید مثلاً رکوع. رکوع یک عنوانی دارد به نام رکوع عنوان ذاتی خودش است. یک عنوان دارد به نام جزء الصلاة این دو عنوان. عمده قضیه این است که مرحوم آخوند کل اجزاء را با همدیگه یکپارچه در نظر گرفته است. کل اجزاء را اگر ما یکپارچه در نظر بگیریم این کل اجزاء نه که اجزایی که در خارج هست نمی‌خواهم بگویم، این کل اجزاء هم کل است و چیز دیگری غیر از کل چیز دیگری نیست.
شاگرد: در خارج فقط این تصور می‌شود که وجود در وجود یکی هستند این‌ها ولی الان در عنوان مفهوم این‌ها متعددند.
استاد: نه در عنوان هم یکی هستند. یعنی تک‌تک اجزاء را در نظر نگیرید. ذهنیت که مرحوم آخوند دارد این کل این مجموعه در عالم ذهن که آدم در نظر می‌گیرد کل این مجموعه اولاً یک عنوان بیشتر برایشان قابل انطباق نیست. یعنی اگر جزئی ما می‌گوییم مقدمیتش به اعتبار این است که... به هر حال این بحث قضیه...
شاگرد: شاید مرحوم آخوند می‌خواهند بگویند آن چیزی که در وجود قرار است یک وجود را تحقق بدهد معنا ندارد که با دو عنوان مختلف بخواهد...
استاد: نه آن اشکال نه آن که اشکال خود امتناع امر و نهی خود ایشان است. بحث ایشان می‌گوید روی غیر مبنای خود... نه ایشان می‌گوید حتی اگر قائل به جواز اجتماع امر و نهی هم بشویم باز مشکل هست. بحث این است. بنا بر امتناع اجتماع امر و نهی که بحثی نیست. بحث سر این است که ایشان می‌گوید که اینجا مشکل جدیدی هست غیر از مشکل آن جواز اجتماع امر و نهی. چون ایشان بحثش این است که موقعی در بحث ما یک امر شده به صلات و نهی شده از غصب. امر به صلات با نهی از غصب این‌ها مختلف هستند. درست است؟ عنوان‌هایشان هم مختلف هستند. بحث معنون خارجی نیست و عنوان‌های متفاوتی دارند. ولی مرحوم آخوند می‌گوید که وقتی که شارع مقدس نماز را واجب می‌کند، اراده شارع تعلق می‌گیرد به عنوان مقدمة الصلاة یا به معنون مقدمة الصلاة؟ نه معنون خارجی علی‌تای تقدیر مرحوم آخوند مرادش معنون خارجی نیست اینجا. همان معنون ذهنی. می‌گوید معنون ذهنی معنون ذهنی «لان الواجب بالوجوب الغیری لو کان انما هو نفس الاجزاء» نفس الاجزاء در عالم ذهن. این نفس الاجزایی که در عالم ذهن تحقق دارد با کل یکی است. درست هم هست. نفس الاجزاء در عالم ذهن با کل یکی است. در عالم ذهن نه در عالم خارج.
شاگرد: یکی نیست که رکوع که با کل یکی نیست.
استاد: نه کل اجزاء به حیث یعنی آن یک اشکال کلی قضیه است. شما اشکال کلی که این اشکال کلی هست که اصلاً مرحوم آخوند کل اجزاء را یکپارچه در نظر گرفته است و هر جزء را جدا جدا نگرفته است. کل این اجزاء را وقتی شما یکپارچه در نظر بگیرید این اجزاء در عالم ذهن که من این اجزاء را در نظر می‌گیرم یک عنوان بیشتر ندارم. این عنوان یا باید وجوب نفسی بگیرد یا وجوب غیری باید بگیرد. این در عالم ذهن نه در عالم خارج. اجزاء در عالم ذهن کل اجزاء و مرکب در عالم ذهن هم یکی هستند. بحث مرحوم آخوند این است که در عالم ولو از یک جهت عنوان مقدمة الواجب به آن انطباق دارد فرض این است که شما پذیرفتید که این مقدمه کل است. ولی این مقدمیت در واقع بله دیگر این است. بحث کش دادن این بحث‌ها فکر کنم خیلی جا نداشته باشد. ما از این بحث‌ها مرحوم آخوند یک سری مقدمه‌چینی تقسیماتی کردند عقلی و شرعی و عادی خیلی مهم نیست. مقدمة الوجود و مقدمة الصحة و مقدمة الوجوب و مقدمة العلم واضح است که بحث ما در مقدمة الوجود است و مقدمة الوجوب متصف نمی‌شود به وجوب آن‌ها هم واضح است. آن بحثی که هست بحث شرط متأخر و این‌هاست. تقسیم مقدمه به متقدم و مقارن و متأخر بحث شرط متأخر و امثال این‌ها. از فردا ان‌شاءالله بحث شرط متأخر را دنبال می‌کنیم. و صلی الله علی سیدنا و نبینا محمد و آله محمد.

2

