درس خارج اصول استاد معظم آقای حاج سید محمدجواد شبیری 
بحث: امر/ صیغه اطلاق / مقتضای اطلاق امر/اجزا/حدیث لاتعاد
Osul 90 -14041111
متن خام
 سال سوم – جلسه 90
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم بسم الله الرحمن الرحیم و به نستعین انه خیر ناصر و معین الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا و نبینا محمد و آله الطاهرین و اللعن علی اعدائهم اجمعین من الآن الی قیام یوم الدین.
بحث سر شرط متأخر بود. مرحوم آخوند فرمودند که حکم شرعی ناظر به عالم ذهن مولا است و در عالم ذهن مولا، تصور شرط با خود حکم که مشروط است، همراه است. البته بحث سر شرط متأخر حکم وضعی یا حکم تکلیفی است؛ شرط متأخر مأموربه، آن بحث جداگانه‌ای دارد. محصل فرمایش مرحوم آخوند همین است که لحاظ شرط در واقع شرط است، نه خود شرط و وجود خارجی شرط. 
مرحوم نائینی اشکال کرده بودند که اگر اشکال را در مرحله جعل ما ببینیم، مطلب شما درست است، ولی اشکال اصلی در مرحله مجعول است و در مرحله فعلیت حکم. فعلیت حکم بر وجود شرط خارجی متوقف است و اشکال می‌آید که چگونه شیء متأخر می‌تواند در شیء متقدم اثر بگذارد.
مرحوم آقای صدر می‌فرمودند که بحث شرط متأخر را در سه مرحله باید دنبال کنیم: یکی در مرحله جعل، یکی در مرحله مجعول یا فعلیت حکم، یکی در مرحله ملاک. در مرحله جعل، کلام مرحوم آخوند کافی است برای حل مشکل. اما مرحله مجعول اصلاً یک مرحله حقیقی نیست؛ ما چیزی به عنوان مجعول نداریم، مجعول یک شیء وهمی خیالی است، نه یک شیء واقعی. عمده مشکل اصلی در مرحله ملاک است که مرحوم آقای صدر وارد توضیح آن بحث ملاک می شود که بعداً به آن خواهیم پرداخت.
ما در جلسه اشاره کردیم که مرحله مجعول قبل، مرحله وهمی و خیالی نیست، هرچند حقیقی هم نیست؛ حقیقی غیرانتزاعی نیست، بلکه واقعی انتزاعی است. ما اشاره می کردیم که اموری که وجود دارد، گاهی اوقات مستقل و غیرانتزاعی است، یا واقعی انتزاعی است، یا مجازی است. حالا این مروری بر بحث های قبل بود، حالا ادامه بحث.
یک بحثی آقایان دارند که احکام شرعیه یک مرحله جعل دارند، یک مرحله مجعول دارند و رابطه مرحله جعل و مجعول یکی از عبیصات علم اصول است. اینجا این نکته را مناسب است اشاره کنم. ما در بحث تحلیل احکام شرعیه، یک بحث داریم که احکام شرعیه معمولاً احکام کلیه است. این احکام کلیه رابطه‌اش با احکام جزئیه چیست؟ مثلاً می‌گوید «اقیموا الصلاة». اقیموا الصلاة مخاطبش کل مکلفین است. این حکم کلی صلاة رابطه‌اش با حکم جزئی چیست؟ بحث انحلال احکام کلی به احکام جزئی که یک نظر معروف این است، یا نظریه مخالفش که بحث خطاهای قانونی است که قائل به انحلال نیستند، آنجا مطرح می شود. بحث ما در این نیست، هر چند بحث ما در بعضی نکات بی ارتباط با آن نیست. ولی محط اصلی بحث ما این نیست که آیا احکام کلیه منحل به احکام جزئیه می شوند یا احکام به نحو قضایای قانونیه و احکام قانونیه جعل می شوند؟ بحث ما چیز دیگری است، بحث ما این است که احکام شرعیه نوعاً به نحو قضیه شرطیه جعل می‌شوند. مثلاً می‌گوییم «من حاز ملک»؛ کسی که حیازت کند مالک می شود. در این «من حائز ملک» این است که بعد از اینکه حیازت در خارج تحقق پیدا می کند که مالکیت با آن تحقق پیدا می‌کند، چه اتفاقی می‌افتد؟ یا «المستطیع وجب علیه الحج». المستطیع وجب علیه الحج در احکام تکلیفیه، من حاز ملک در احکام وضعیه.
حالا من هر دو مثلاً را برای اینکه آن حیث کلیتش گرفته شود و بحث متمحض شود در حیث شرطیه، جزئی می‌کنم. اگر اینگونه گفتیم: «ان استطعت وجب علیک الحج» یا «ان حزت الارض صرت مالکاً للارض»، قضیه را کاملاً شخصی می کنیم که آن جنبه کلیت و جزئیت از محط بحث خارج شود تا ببینیم چگونه باید بحث را دنبال کرد.
در بحث جعل و مجعول یک مشکل اصلی وجود دارد. آن مشکل این است که می‌گویند جعل و مجعول رابطه‌اش مثل ایجاد و وجود است. چگونه می‌شود الآن ایجاد باشد و وجود در آینده باشد؟ شارع مقدس الآن گفته است که اگر مستطیع شدی حج بر تو واجب است. این عبارت قبل از اینکه شخص مستطیع هم بشود بوده است و جعل از قبل هست ولی مجعول بعد حاصل می‌شود. رابطه جعل و مجعول رابطه ایجاد و وجود است و باید اینها در یک زمان باشند، چگونه در دو زمان هستند؟ این اشکال ممکن است به این شکل طرح شود.
حالا برای اینکه این اشکال پاسخ داده شود، این یک بحث بسیار مفصلی است، ریزه‌کاری‌های زیادی در این بحث وجود دارد. من بعضی از نکات اصلی بحث را که در مانحن فیه در حل مشکل شرط متأخر مفید است را عرض می کنم و نکات مختلف بحثش را می‌گذارم در جای خودش باید به آن بپردازیم. ببینید، ما اگر فرض کنید در مورد رجل شجاع فرض می‌کنیم رجل شجاع اسد است. اینجا اسد بودن رجل شجاع یک امر حقیقی نیست، مجازی است. رجل شجاع اسد نیست. ولی یک امر حقیقی ما اینجا داریم که به تبع آن امر حقیقی، دو عنوان انتزاعی تحقق پیدا می‌کند. آن این است که ما برای رجل شجاع فرض اسدیت کنیم. فرض الاسدیه خودش یک امر حقیقی است. اینکه رجل شجاع اسد باشد آن مجازی است، ولی فرض اسدیت برای رجل شجاع که دیگر مجازی نیست، صحت سلب ندارد. این امر حقیقی که فرض باشد، از آن دو عنوان انتزاع می شود؛ یک عنوان، عنوان مفروض‌الاسدیه. رجل شجاع به عنوان مفروض‌الاسدیه متصف می‌شود حقیقتاً؛ حقیقتاً مفروض‌الاسدیه است و نمی‌توانیم بگوییم که رجل شجاع لم یفرض له الاسدیه، مفروض‌الاسدیه نیست. واقعاً مفروض‌الاسدیه است. ولی این مفروض‌الاسدیه برای رجل شجاع وجود مستقلی غیر از آن فرض ندارد؛ یک عنوان انتزاعی است، ولی این عنوان انتزاعی از آن عنوان حقیقی فرض‌الاسدیه است که برای رجل شجاع انتزاع می‌شود.
یک سنخ دیگری از همین عناوین انتزاعی این است که ببینید، کلمه تصور، تصور یعنی صورت یک شیئی در ذهن انسان جاگیر شود. تصور را به این معنا در نظر بگیرید. من مثلا تصور زید را می‌کنم، تصور به معنای حضور صورة‌الشیء فی‌الذهن. متعلق تصور و متصور من چیست؟ دقت کنید این یک دقتی دارد، تصور به معنای حضور صورة‌الشیء معنا می‌شود، این حضور در صورة‌الشیء  متعلقش چیست؟ آیا متعلقش خارج است؟ زید به وجوده الخارجی است یا زید به وجوده الذهنی؟ پاسخ مطلب این است که زید خارجی است، به این دلیل اینکه آن زید خارجی است که صورتش در ذهن آمده است. زید ذهنی که صورتش دیگر نیامده، برای آن صورت ذهنی که دیگر صورتی وجود ندارد که به ذهن بیاید، خودش آمده است. اگر تصور را به معنای صورة‌الشیء  گرفتیم، متصور ما آن عالم خارج است. حاج آقا یک مطلبی را هم در بحث معلوم بالذات و معلوم بالعرض مطرح می‌فرمودند؛ می‌فرمودند که آقایان تعبیر می‌کنند که صورت ذهنیه معلوم بالذات است، خارج معلوم بالعرض است. ایشان می‌فرمودند این یک نوع مغالطه است، یک نوع بحث لفظی است. کلمه علم را شما چه معنی می کنید؟ علم اگر به معنای حضورة الشیء باشد، خب خارج که در نفس انسان حاضر نیست، صورت خارج در نفس انسان حاضر است. ولی اگر علم را به معنای حضور الشیء نگیریم، حضور صورة‌الشیء  بگیریم، این خارج است که در ذهن عالم حاضر شده است. حالا از آن بحث لفظی ما درمی‌گذریم، تصور را به معنای حضور صورة‌الشیء  می‌گیریم. این حضور صورة‌الشیء  که تصور نامیده می‌شود، متعلقش خارج است. یعنی من وقتی یک زید را تصور می کنم، آن زید خارجی به وجود الخارجی به وصف متصور بودن متصف می شود. یعنی چیزی است که صورتش در ذهن من حاضر شده است دیگر. یعنی تصور که یک عنوان حقیقی است، از این تصور دو عنوان انتزاعی حاصل می‌شود. من به متصوِّر متصف می‌شوم، آن وجود خارجی به متصوَّر متصف می‌شود. الآن من بهشت ​​را تصور کنم که در آینده تحقق پیدا می‌کند. این بهشتی که تصور می‌کنم همان بهشت ​​خارجی به وجوده الخارجی متصف می‌شود به صفت متصوَّر بودن من. البته این صفت، صفت حقیقی به آن معنا نیست که یک وجود مستقل داشته باشد، عنوان انتزاعی است، ولی عنوان انتزاعی نیست که مجاز باشد، عنوان انتزاعی است که از یک صفت حقیقی انتزاع می‌شود.
رابطه جعل و مجعول رابطه عنوان انتزاعی و منشأ انتزاع است. یعنی جعل منشأ انتزاع برای آن مجعول است که یک عنوان انتزاعی است. حالا من این را برای توضیح بیشتر در بحث من حاز ملک تطبیق کنم. ببینید، ما یک سلطه حقیقی داریم. یک شخصی بر یک شیئی تسلط دارد. این سلطه حقیقی است. من فرض کنید بر این زمین سلطه دارم، من مسلَّط هستم، این زمین مسلَّط‌علیه است. حالا اگر آمدیم یک فرض سلطه کردیم، در جایی که هیچ سلطه حقیقی به آن معنا نباشد. فرض سلطه انجام دادیم. این فرض سلطه سبب می‌شود که من برای شخصی که حائز است، سلطه بر زمین را فرض می‌کنم. این حائز کسی است که برای او سلطه فرض شده است و برای زمین، زمین چیزی است که ‌مفروض است مسلط‌علیه بودنش. حائز کسی که حیازت می‌کند مفروض‌المسلطیه است. آن زمین مفروض‌المسلط‌علیه است. حالا اگر ما برای آن شخصی که سلطه برایش فرض کردیم یک اسم بگذاریم، اسم مالک. بر آن کسی که مسلط‌علیه بودن را برایش فرض کرده باشیم برایش یک اسم بگذاریم، اسمش مملوک باشد. شخصی که من برایش سلطه فرض کرده‌ام، در آن زمانی که سلطه برایش فرض کرده‌ام، در آن زمان به وصف مفروض‌المسلطیه متصف می‌شود. مثلاً من فرض کردم که شما فردا روی این زمین سلطه دارید. فردا شما کسی هستید که سلطه بر این زمین را برای شما من فرض کردم. و این زمین فردا متصف می‌شود به اینکه مسلط‌علیه بودن را برایش فرض کردم. بنابراین وقتی مفروض‌السلطه یعنی مفروض‌المسلطیه مالک است، زمانی که مفروض‌الاسدیه تحقق پیدا می‌کند، زمانی است که این فرض را برای آن زمان انجام دادم. این نکته را دقت بفرمایید، بین عنوان انتزاعی و منشأ انتزاع لازم نیست از جهت زمان مصادف باشند. رابطه عنوان انتزاعی و منشأ رابطه ایجاد و وجود نیست. من الآن تصور می‌کنم موفقیت شما در آینده را. الآن تصور می‌کنم شمایی که الآن ازدواج نکرده‌اید، ازدواج کردنتان را. آن ازدواجی که در آینده تحقق پیدا می‌کند، آن ازدواج محقق در آینده متصور شماست. متصور به معنای اینکه صورت ذهنیش در ذهن شماست، یعنی اگر آن اتفاق در آینده نیفتد، چیزی به عنوان چیزی که من ذهنیه‌اش را در ذهنم تصور می‌کنم دیگر وجود ندارد، توهم بوده. آن واقعیت خارجی که صورت ذهنیش در ذهن من جایگیر شده وجود ندارد دیگر. بحث این است که ما در واقع در مثلا احکام شرعیه، ما یک چیز داریم به نام جواز. جواز یعنی قدرت تشریعی. ما یک قدرت تکوینی داریم یک آقایی قادر است تکویناً یک کاری را انجام دهد. این قدرت تکوینی است. حالا این قدرت تکوینی را ما اگر فرض کردیم برای یک نفر، یعنی می‌گوییم فرض می کنیم شما این قدرت تکوینی را دارید. این فرض قدرت تکوینی اسمش را می‌گذاریم جواز شرعی، جواز تشریعی. این فرض را در من الآن دارم فرض می‌کنم، ولی فرض می‌کنم که شما پس‌فردا قدرت تکوینی بر یک شیئی دارید. اینجا شما پس‌فردا کسی هستید که قدرت تکوینی برایش فرض شده، نه الآن. چون من قدرت تکوینی پس‌فردا را برای شما فرض کردم، نه قدرت تکوینی الآن را. بستگی دارد قدرت تکوینی کی را فرض کرده باشم، قدرت تکوینی پس‌فردا را وقتی فرض می‌کنم، پس‌فردا شما مفروض است برایتان قدرت تکوینی. اگر جواز به معنای قدرت تکوینی‌ای است که فرض شود برای کسی، جواز ظرف تحققش ظرفی است که ما این قدرت تکوینی آن زمان را فرض کردیم. از آن طرف مثلاً وجوب هم همین است. وجوب یعنی یک نوع دربند بودن، زندانی بودن، یک چیزی به دوش انسان بودن مثلاً. یک چیزی که به دوش انسان است ممکن است حقیقتاً به دوش انسان باشد، یک موقع ممکن است فرضاً به دوش انسان باشد. من شارع الآن فرض می‌کنم که وقتی زوال آمد نماز ظهر به گردن شما باشد. نماز ظهر کی به این صفت متصف می‌شود که فرض شده است که بر گردن شماست؟ بعد از تحقق خارجی زوال. هنوز زوال خارجیت پیدا نکرده است، آن نماز ظهر به وصف آن چیزی که بر دوش من قرار گرفتن را برای او فرض کرده‌ایم متصف نمی‌شود. همه اینها ناشی از یک جهت مشترک است. آن جهت مشترک این است که احکام شرعیه آن مرحله فعلیتش و مرحله مجعولش یک عنوان انتزاعی است که از یک عنوان حقیقی انتزاع شده است. شارع مقدس عملیات جعل را که انجام می دهد به نحو قضیه شرطیه است. یعنی در ظرف شرط آن جزاء را اعتبار کرده است. اعتبار حقیقتش یعنی فرض. فرض یک مطلب و خود آن مفروضیت معنای آن حکم شرعی است. حالا در مورد مالکیت، من حاز ملک به صورت یک قضیه شرطیه، حالا این را جزئی هم بکنیم، إن حزت ملکت، إن حزت ملکت را الآن من دارم اعتبار می‌کنم. اعتبار میکنم یعنی چی؟ یعنی فرض سلطه واقعی. الآن من فرض می‌کنم ولی سلطه بعد الحیازة را فرض می‌کنم، نه سلطه امروزی را. وقتی سلطه بعد الحیازه را فرض کردم، تا حیازت، خارجیت پیدا نکند، آن ملکیت که به معنای آن چیزی است که برایش سلطه فرض شده است، نه منِ مکلف به صفت مالک متصف میشوم تا خارجاً حیازت تحقق پیدا نکند و من به صفت حائز بودنمتصف نشوم، به صفت مالکیت متصف نمی شوم. یعنی مالکیت یک امر حقیقی است، ولی حقیقی انتزاعی. یعنی یک عنوان انتزاعی است که از یک عنوان واقعی انتزاع می شود. یعنی من دارم فرض می کنم. منِ قانونگذار مسلط بودن فرضی شما را بعد از حیازت در عالم ذهن خودم تصور می کنم. یعنی فرض می‌کنم که شما بعد از حیازت مسلط باشید. بعد از حيازت مسلط باشيد. اسم مسلط بودن فرضی، مسلط بودن فرضی یعنی مفروض‌المسلطیه که یک امر واقعی است. ببینید اینکه شما خارجاً سلطه تکوینی داشته باشید، شما که سلطه تکوینی ندارید، با آمدن حیازت، نیامدن حیازت سلطه تکوینی تحقق پیدا نمیکند. ولی وقتی که شما حیازت کردید چی می‌شود؟ شما کسی هستید که من برای شما سلطه حقیقی را فرض کردم، مالکیت یعنی همین. آن زمین هم شیئی است که مسلط بودن شما بر آن را بعد از حیازت من فرض کردم. کی این زمین به صفت مملوکیت شما متصف می شود؟ بعد از تحقق خارجی حيازت. اصل قضیه این است، اصل فهم دقیق مقام جعل و مجعول به فهم دقیق رابطه عنوان انتزاعی و منشأ انتزاع وابسته است. اگر ما دقیقاً بفهمیم که منشأ انتزاع و عنوان انتزاعی رابطه‌شان چیست، منشأ انتزاع و عنوان انتزاعی شبیه رابطه و متصور است که تصور می تواند الآن باشد، متصور آینده باشد. رابط تصور و متصور رابطه ایجاد و وجود نیست که نتواند زمان و زمان متصور مختلف باشد. تصور الآن هست ولی متصور من در آینده است، چون من صوره ذهنیه شیء آینده را در ذهن خود ایجاد کرده ام، صورت خارجیه آن چیزی است که در آینده تحقق پیدا می کند به ذهن من آمده است. پس آن شیء بعد از اینکه در آینده تحقق پیدا کرد به وصف متصور بودم متصف می شود. این متصور بودن یک بحث خارجی به آن معنا نیست، یک بحث حقیقی است. حقیقی به حقیقی بودن منشأ انتزاع. یعنی حقیقی بودنش مستقل نیست. امور حقیقی، حقیقی مستقل و حقیقی غیرمستقل. عناوین انتزاعی عناوینی حقیقی هستند، ولی حقیقی غیرمستقل. حقیقی هستند که تحققشان به تحقق آن منشأ انتزاع است. آن منشأ انتزاع وقتی بپرد، اینها هم می‌پرند. حالا آن منشأ انتزاع تا چه زمان ادامه دارد خودش یک نکته‌ای است که گاهی اوقات خود آن تصور و اعتبار، نحوه بقایش خودش یک داستانی است. احکام شرعیه تا وقتی که نسخ نشده‌اند یک نوع بقاء حکمی ندارند، و با بقاء حکمی که آن‌ها پیدا می‌کنند، آن قضیه شرطیه به نحو قضیه شرطیه صادق است. یعنی چی؟ یعنی اینکه شخص چه مستطیع باشد چه مستطیع باشد، این قضیه صادق است: إن حزت ملکت. تا وقتی که این حکم را نسخ نکرده است، این إن حزت ملکت صادق است. یک حکم مستمر است إن حزت ملکت. این حکم متوقف به این نیست که حیازت خارجیت پیدا کند. حیازت خارجیت پیدا بکند یا پیدا نکند، إن حزت ملکت وجود دارد مگر اینکه نسخ شود.
شاگرد: پس تصوره کلی است
استاد: نه بحث کلیت را بگذارید کنار، بحث رابطه قضیه شرطیه و تحقق جزاء را دنبال می‌کنیم.
شاگرد: این تعلیق حقیقی است.
استاد: نفس تعلیق یک امر حقیقی است. بحث سر این است که معلق‌علیه باید خارجیت پیدا کند تا تعلیق تحقق داشته باشد یا نه؟ پاسخ مطلب این است که ما یک منشأ انتزاع داریم، یک عنوان انتزاعی داریم. آن منشأ انتزاعش چه معلق‌علیه پیدا بکند چه معلق‌علیه پیدا نکند آن منشأ انتزاعش هست. تا وقتی که این حکم نسخ نشده است، این حکم هست و متوقف بر آن شرط هم نیست. یعنی متوقف بر خارجیت پیدا کردن شرط هم نیست، خود این هست. اما بعد از اینکه آن شرط خارجیت پیدا می کند چی می شود؟ آن عنوان انتزاعیه زنده می‌شود. و حقیقتاً هم آن عنوان انتزاعی بعد از تحقق شرط تحقق پیدا می‌کند، چون عنوان انتزاعی ما این بود: چیزی که برای او ما سلطه فرض کردیم. من سلطه بعد الحیازة را فرض کردم. وقتی سلطه بعد الحیازة را فرض کردم، قبل از حیازت سلطه وجود ندارد. سوال این است که حیازت چه تاثیری در اینکه من متصف به مالکیت بشوم چیست؟ چرا قبل از اینکه حیازت کنم من مالک نبودم، ولی بعد از اینکه حیازت کردم مالک میشوم؟ پاسخ این است که من فرضم این جوری است. من سلطه بعد الحیازة را فرض کردم. وقتی سلطه بعد الحیازة را فرض کردم، تا حیازت خارجیت پیدا نکند، من به وصف مفروض‌السلطه بودن که مالکیت یعنی همین، مالکیت اسم آن به عنوان انتزاعی است. 
بنابراین این عنوان انتزاعی که منشأ می‌شود که ما شخص را به عنوان مالک بخوانیم و شیئی را که این مالک در اختیار می‌گیرد مملوک بخوانیم، این‌ها بعد از تحقق آن شرط که در مثال ما حیازت است تحقق پیدا می‌کند، هرچند آن منشأ انتزاعش که آن حکم شرعی نسخ نشده است، آن متوقف بر تحقق خارجی عنوان حیازت نیست. ما یک حکم در مرحله جعل داریم، یک حکم در مرحله مجعول داریم. حکم در مرحله مجعول از حکم در مرحله جعل انتزاع می‌شود. حکم در مرحله جعل حکمی است حقیقی مستقل و غیرانتزاعی و حکم در مرحله مجعول حکمی است حقیقی ولی انتزاعی است، یعنی وجود مستقلی غیر از وجود به جعل ندارد. این محصل عرض ما در تحلیل حقیقت جعل. 
این نکته‌ای که شهید صدر در اینجا به آن توجه کنید، این نکته را فردا در موردش توضیح خواهم داد. حالا کلام شهید صدر را در بحوث انشاءالله در کلاس راهنما دنبال نگاه کرد. و صلی الله علی سیدنا و نبینا محمد و آله محمد.
2

